Datum:

Votum / zegengroet

24 nov. 2013 (wk 47) 09:30

Openingslied Gezang171:1en3
Gebed

Kinderlied Gezang 155:1en 4
Eerste schriftlezing: Job 42 :7-17
Zingen: Gezang 89 : 1
Tweede schriflezing: Markus 15: 16 - 32
zingen: Gezang 89: 2
Tekst Job 42 :9-10
Preek

Amenlied na de Preek

Uitleg Avondmaal en
voorbede

Gezang28:1-2

zingen bij tafeldekken: Gezang 28: 3

tafel 1

Lezen: Jesaja 53 : 3-5

Zingen: Gezang 89: 3

tafel 2

Lezen: Jesaja 53 : 8-11

Zingen: Gezang 89 : 4

Afsluitend gebed

Offers

Wet Interactief (zie p. 7 v.d. liturgie) Gemeente spreekt vetgedrukte gedeelten
hardop mee.

Slotzang Gezang74:1enb5

Zegen De Heer zegent jullie en beschermt jullie,

De Heer kijkt jullie welwillend aan en is jullie genadig,
De Heer heeft jullie lief en geeft jullie vrede

Intro: Eind goed, al goed ?

Vandaag vieren we avondmaal met elkaar. De tafel staat aangericht, midden in de kerk, en
de gemeente mag bij Jezus te gast zijn. Het is dan heel bijzonder om een Bijbelgedeelte
te lezen, waar ook, precies in het midden, de maaltijd gevierd wordt. Job ontvangt zijn
vrienden en "zij aten brood met hem in zijn huis". We mogen ons daarin met Job en met al
onze broeders en zusters in het oude testament verbonden weten. Samen de maailtijd
gebruiken is een teken van verbondenheid en van goede of herstelde verhoudingen. Niet
voor niets stond bij het sacrament van het Pesach de maaltijd centraal. En Jezus heeft dat
prachtige symbool meegegeven aan zijn het nieuwe testamentische gemeente. Hij heeft
ons bevolen de maaltijd te houden. Doe dit, tot mijn gedachtenis.

En we vieren de maailtijd totdat hij komt. Vandaag is het de eeuwigheidszondag, waarop
we het kerkelijke jaar afsluiten. We gedenken vandaag degenen die ons dit jaar zijn
ontvallen en bidden samen met hen die rouwen. En bij de avondmaalsviering mag het dan
een troostrijke gedachte zijn dat we onze geliefden eens mogen terugzien op de bruiloft
van het lam. Ook daarover heeft het laatste hoofdstuk van Job ons heel veel te zeggen.



Vanmorgen sluiten we de prekenserie over het boek Job af. En dan is het nog even
opletten geblazen. Wanneer je bezig bent met een spannende of ingewikkelde taak, dan
heb je daar doorgaans je hoofd goed bij, om fouten te vermijden. Maar je loopt een exira
risico wanneer je er bijna mee klaar bent, en de concentratie wegebt. Dan speel je toch
nog een foute noot in de laatste regel, of je krijgt toch nog een onnodig doelpunt tegen.
Zoiets kan je hier ook gebeuren. Het einde van Job is in zicht. Je weet (als je het boek wel
eens gelezen hebt) dat het allemaal goed af zal lopen, en zo lees je over een paar heel
spannende dingen heen. Want ook in dit laatste hoofdstuk is het spannend, en leren we
God kennen op een heel onverwachte manier. Als we tenminste alert blijven opletten.

Want Job krijgt inderdaad zijn vermogen terug, en dat is mooi voor hem, maar zover zijn
we in vers 7 nog niet. Eerst is er nog sprake van een woedende God, een offer voor de
zonde en van Job, die bidt voor zijn vrienden. Dan pas horen we over een
verzoeningsmaaltijd en daarna over Gods zegen. En over de gelukkige dood van Job.

Ik aanvaard mijn middelaar

Voordat ze aan tafel gaan, aanvaarden Jobs vrienden de middelaar die God aanwijst.
En ik? Aanvaard ik mijn middelaar?

We hebben gezien dat de grote strijd in het boek Job, de strijd tussen God en Satan, is
beslist in Hoofdstuk 42 vers 6. Job heeft gebogen voor God, hij heeft aanvaard dat God
almachtig is en vrijmachtig. En dat hij ook rampspoed kan brengen over zijn rechtvaardige
dienaar. Job buigt in stof en as. Hij heeft niets meer over, maar blijft God trouw. Hij dient
God inderdaad zonder winstoogmerk. Gewoon, omdat het God toekomt. Hij vertrouwt zich,
in alles, toe aan zijn Schepper. Nu dat is uitgesproken, ligt de weg open naar herstel. Een
herstel waar Job in 42 vers 6 nog helemaal geen weet van heeft.

Maar, God heeft eerst nog iets te zeggen tegen Jobs vrienden. Hij heeft hun
redevoeringen aangehoord en is daar heel boos over geworden. Let dan goed op hoe het
er staat: Ik ben in woede ontstoken omdat jullie niet juist over mij hebben gesproken. God
komt hier nog niet op voor Job, maar voor zijn eigen eer!

De vrienden hadden van God een voorspelbare automaat gemaakt. Een God die ze
volledig begrepen en die precies deed wat zij zeiden. Hij zegent de vrome altijd, en hij
straft de goddeloze altijd. Met zo'n God konden ze prima uit de voeten. Maar God wordt
woedend, wanneer we zo'n beeld van hem maken. Dat is geen correcte of complete
voorstelling van God. God is groter, en laat zich niet in onze hokjes opsluiten.

De vrienden zullen een vorstelijk offer moeten brengen en Job moet voor hen bidden.

Het grote wonder dat we hier zien gebeuren is, dat de drie vrienden dat nog doen ook.
Ze aanvaarden Job als hun middelaar. Zij hadden hem aangezien voor "een verstotene,
door God geslagen en vernederd, veracht, door God en de mensen gemeden". lemand
die totaal verkeerde dingen over God riep. Maar als God zegt: deze man, die jullie voor
een lasteraar hebben aangezien, die moet voor je bidden, want alleen hem ben ik
goedgezind, dan draaien de vrienden bij. Dan leggen ze hun leven in de handen van Job,
en dan vergeeft de HEER.

We hebben in deze serie preken ontdekt hoeveel Job en Jezus op elkaar lijken. Jezus, die
volkomen rechtvaardig is, en onnoemelijk veel lijdt. En ook hier is de gelijkenis verbluffend.
Degene die door de mensen werd veracht, blijkt de ultieme middelaar tussen God en de
mensen. "Door een onrechtvaardig vonnis werd hij weggenomen, om de zonden van zijn



volk werd hij geslagen" lezen we in Jesaja 53, en ook " Om de zonden van mijn volk werd
hij geslagen, maar wie van zijn tijdgenoten heeft er oog voor gehad?"

Dat is namelijk ontzettend moeilijk. Wanneer we God in ons eigen systeem hebben
ondergebracht, hoe kunnen we dan nog oog hebben voor zijn onverwachte daden?

De vrienden hadden ook verbitterd kunnen weglopen en denken: als het zo moet bij God,
dan ben ik vertrokken. Zo'n ongrijpbare God, daar brand ik mijn vingers niet aan.

We hebben vanmorgen Marcus 15 gelezen en gezien hoe iedereen zich omdraaide toen
Jezus aan het kruis hing als een door God en de mensen verstoten mislukkeling. Een heel
begrijpelijke reactie. Laat hij nu eerst maar eens van dat kruis afkomen, dan praten we
verder. Pas dan zijn we ervan overtuigd dat God aan zijn kant staat.

Wanneer we vanmorgen aan de tafel aangaan dan leggen we ons leven in de handen van
een gekruisigde. En dat is niet niks. Voor de Joden was het een grote ergernis, dat kruis,
en voor de Grieken volstrekte dwaasheid. Maar wij voelen dat vaak niet meer zo. Wij zijn
na 2000 jaar Christendom volledig gewend aan het kruis. Het is een glad gelakt symbool
geworden en een hals-sierraad van edelmetaal.

Maar wat nu, als jezelf een lompzwaar kruis op je nek voelt? Haak je dan af, of besef je
dat je iets overkomt wat Jezus heus van te voren heeft aangekondigd. leder die mij volgt
moet ook zijn eigen kruis op zich nemen. Als we brood eten in zijn huis, en drinken uit zijn
beker, aanvaarden we dan die consequentie? Dat we midden in de dood liggen?

Of zeggen we, net als de tijdgenoten van Jezus: "Kom af van dat kruis! En haal in elk
geval eerst eens dat kruis van mijn schouders, dan zullen we in u geloven?

Laten we meegaan met Elifaz, Bildad en Sofar. Onze eigen verhalen inslikken, en onze
middelaar aanvaarden! Aanvaard de middelaar die God aanwijst. Wees welkom aan de
tafel van hem die zichzelf niet heeft gered, maar zich voor ons allen heeft overgegeven.
Die zichzelf heeft vernederd, en door God werd verhoogd. En die ons uitnodigt om hem op
die weg te volgen.

en ga in vrede

Aanvaard je middelaar en ga in vrede
Want bij God is vrede.

Jobs vrienden en familieleden eten brood in zijn huis.

Ze beschouwen hem niet langer als een man die je moet mijden. Als een man die een
stiekeme zonde heeft verzwegen en daarom door God wordt gestraft.

Maar als iemand, die ondanks zijn rechtvaardige levenswandel, door God is overladen met
rampspoed. Dat kwam in hun denkraam niet voor, maar hun ogen zijn daarvoor nu
geopend.

En dat leidt ook tot ander gedrag. Er is troost en vrijgevigheid.

Tot op de dag van vandaag mag dat de mentaliteit zijn in Christus gemeente.

We vieren aan Christus tafel de herstelde verhoudingen. We beseffen dat we allemaal van
genade leven. En we troosten elkaar en beuren elkaar op. En we dragen ook financieel bij
aan om de zwakken te hulp te komen.

Met het kleine beginkapitaal dat de vrienden opbrengen, gaat Job weer aan de slag.
En God zegent hem in dit aardse leven voluit. Hij bouwt zijn failliete bedrijf weer op en zijn
bezittingen worden nog twee keer zo groot als dat ze waren.

3



En ook daarmee zegt God iets dat ons niet moet ontgaan. God is geen boekhouder die
precies uitrekent wat hij wel en niet heeft afgepakt, en Job exact in zijn vroegere staat
herstelt. Dat zou alleen maar de schijn wekken dat de vrienden alsnog gelijk krijgen, met
hun voorspelbare God.

Maar die verdubbeling is toch opvallend. In het oude testament is dat de vergoeding die je
moet betalen als je iemand hebt bestolen. Wanneer je iemand onrecht hebt aangedaan.
En dat heeft hier een heel diepe betekenis. God wil aan Job en zijn complete omgeving
voorgoed duidelijk maken dat de rampen die Job hebben getroffen, inderdaad niet moeten
worden beschouwd als zijn verdiende loon. Job kreeg een oordeel dat hij niet verdiende.
Zo noemt God het tegenover Satan: Ik heb Job zonder reden te gronde gericht. En God,
die de Schepper is van hemel en aarde, die aan niemand verantwoording schuldig is,
maakt hier toch een heel bijzonder gebaar. Hij betaald Job de schadevergoeding, die hij in
zijn wet van misdadigers eist.

En daarmee laat God zien dat hij inderdaad tot verbluffende daden in staat is, om ons
mensen te redden. Hij, de rechtvaardige, vereenzelvigt zich met zondaren. De
gerechtigheid die hij van mensen verlangt, volbrengt hij zelf.

Als ik dit wonder vatten wil, dan wordt mijn geest van ootmoed stil.

Job krijgt alles dubbel, en hij krijgt opnieuw tien kinderen.

En ook dat is een hoopvol signaal van God.

Job mag kennelijk zijn overleden kinderen gewoon meetellen. Ze zijn onvervangbaar.
En zo laat God zich van een verrassende kant zien. Een kant die wij inmiddels ruim
kennen, maar die voor Job en zijn vrouw nieuw was, en die ze getroost heeft bij het
blijvende verdriet over hun omgekomen kinderen.

In het Oude Testament is het besef van een leven na dit leven nog niet erg sterk. Mensen
concentreren zich op het aardse leven, ook wanneer ze hun zegeningen tellen.

En ze gaan in vrede hun graf in, van het leven verzadigd.

In Jezus dagen is de opstanding van doden nog steeds een omstreden leerstuk, maar
Jezus is zelf heel beslist op dit punt. God is geen God van doden maar levenden.

Wij, die in de nieuwe bedeling zijn opgegroeid staan daar niet meer zo van te kijken, maar
bij de instelling van het Avondmaal geeft Jezus ook aan zijn volgelingen een verrassend
perspectief. Doe dit totdat ik kom!

Dit sacrament leert ons dat de cirkelgang van geboren worden, leven en sterven, niet tot in
het oneindige zal doorgaan. Jezus werkt toe naar een ontknoping, naar de uiteindelijke
verlossing. De bruiloft van het lam, wanneer we te gast zullen zijn in zijn hemelse woning.
Samen met allen die in Christus zijn. Dan is de dood overwonnen.

Dan zal hij alle tranen drogen en alle dingen nieuw maken.

Eens zal er vrede zijn.

Amen

Verwerkingsvragen

Algemeen.

Bespreek in een vrije ronde wat je aan deze preek in het bijzonder is opgevallen, wat je

heeft getroffen, of hoe je er door aan het denken bent gezet.

1. Middelaar aanvaarden:



In de preek wordt aangegeven dat wij, wanneer we Jezus als middelaar aanvaarden, ons
kruis op ons moeten nemen. Dat heeft Jezus meteen duidelijk gemaakt aan zijn eerste
volgelingen.

- Heb je daar in je eigen leven ervaringen mee?

- Hoe ga je om met de gedachte (bij jezelf of bij anderen) dat Jezus een falende middelaar
is wanneer hij allerhande ellende niet weet te voorkomen?

2. Wat vind je van de uitspraak dat we na 2000 jaar Christendom de kruis volledig glad
hebben gepolijst?

3. Aan het avondmaal geeft Jezus ons een perspectief, niet alleen over de dood heen,
maar ook over de aardse tijd heen. Hij zal alle dingen nieuw maken.
- Ga eens na of je Jezus verlossingswerk inderdaad ziet in dit wereldwijde perspectief.
- Of geef je Jezus meer een plek in je persoonlijke verlossing van zonde, of als jou trooster
wanneer je het in dit leven moeilijk hebt?



