
Als een vis in het water 
PREEK OVER GENESIS 2:4-24 

 
orde morgendienst 

welkom 
zingen: Opwekking 355 
zingen: Opwekking 510 
stil gebed 
votum en groet 
zingen: Psalm 23 
gebed 
Schriftlezing Genesis 2:4-24 
preek over Genesis 2:4-24 
zingen: Psalm 8,1.3.4.5 
lezen Tien Geboden 
zingen: NGK 161 
gebed 
mededelingen 
inzameling gaven 
zingen: Opwekking 569 
zegen 
De komende tijd gaan we in verschillende diensten wat stilstaan 
bij christelijk leven, christelijke ethiek misschien wel. Ons 
huidige kabinet in Den Haag maakt dat weer actueel. Voor veel 
mensen heeft het christendom in dit vierde kabinet Balkenende 
zijn maskers weer afgegooid en blijkt het wat het ten diepste 
altijd al was: benauwende bemoeizucht en betutteling. 
Misschien heb jij je er ook al wel over mogen verantwoorden: jij 
bent toch ook zo’n christen? Vind jij dat ook allemaal? Sta jij 
ook zo benepen in het leven? Leg dat maar eens uit. 
Nog eens extra omdat je in de agressie die je bij de nodige 
mensen proeft merkt dat we hier raken aan de diepste 
weerstand tegen het christelijk geloof van Nederlanders. Al die 
andere bezwaren, over een goede God en het lijden, over de 
schandaalgeschiedenis van de kerk, over de wetenschap die 
de bijbel zo ongeveer onderuit gehaald zou hebben, en noem 
er nog maar wat — al die andere bezwaren komen in de 
tweede plaats. Ze komen handig van pas als je mensen van je 



af wilt houden die je zo’n benepen wereldje in willen trekken 
waar je gewoon jezelf niet kunt zijn, ja, waar dat ook helemaal 
niet op prijs gesteld wordt. In Nederland zit de diepste 
weerstand vooral in de ervaring van mensen dat het in de kerk 
benauwd ademhalen is. Daar word je klein gehouden, 
besnoeid, betutteld, ingesnoerd. Daar moet je van alles en mag 
je niets, of tenminste weinig (en alle leuke dingen niet). 
Ik weet niet hoe jullie daarin staan, maar mij komt dat allemaal 
nogal bekend voor ook. Je zou bij God de ruimte van de 
schepping verwachten, maar je vindt in de kerk vaak genoeg 
bedomptheid. Ik kan me de verstikkende groepsdiscipline van 
de gereformeerde levensstijl goed herinneren. En nog is de 
kerk maar al te vaak een plaats waar je je aan moet passen, 
waar jouw eigen initiatief niet op prijs gesteld wordt, waar goed 
is als je gehoorzaam bent aan Gods geboden en waar je met 
eindeloos veel regeltjes te maken hebt. In ieder geval ook iets 
waardoor ik lang wat onzeker ben geweest in gesprekken met 
niet-christenen: nodig je mensen inderdaad niet uit om een 
benauwde wereld binnen te komen? en afgezien daarvan: hoe 
vertel je dan hoe het wèl zit? als je alleen maar geleerd hebt dat 
zonde is dat je tegen Gods geboden in gaat en dat goed is als 
je ze volgt, hoe ga je de weg vinden in gesprek met een frisse 
heiden die daar allemaal niet van onder de indruk is? 
Vooral lekker in de bijbel lezen, zou ik zeggen. Telkens weer 
leuk om te merken dat de God van de bijbel bepaald niet een 
figuur is die mensen klein houdt, hen in een dwangbuis van 
regels en waarheden hijst en het vooral fijn vindt als mensen 
dan ‘ja, meneer’ zeggen. In de bijbel staat de levende God 
bekend als bevrijder. Hij wil voor altijd herinnerd worden als de 
God die zijn volk Israël bevrijdde uit Egypte, weg uit de 
slavernij. Later deed hij het nog eens: vrij uit de ballingschap, 
terug naar huis in vrijheid. En nog weer later nog een keer: om 
mensen echt vrij te maken heeft Jezus Christus zijn leven 
geleid, niet om hen weer opnieuw een slavenjuk op te leggen. 
[sheet 1] God wil zijn mensen vrij zien, in de ruimte, zelf levend, 
als een vis in het water. Dat is typerend. Tegelijk zijn er wel 
regels, verboden, wetten, tegelijk is er wel onderwijs. Hoe 
verhoudt zich dat tot elkaar? Wat zegt die combinatie van 



regels, verboden, wetten en onderwijs met dat het gaat om vrij, 
goed en zelfstandig leven over het leven van mensen met deze 
God? 
Vanmorgen gaan we eerst maar eens wat rondkijken aan het 
begin van de bijbel. Daar zien we een eerste vorm van die 
spanning: vrijheid, goedheid, zelfstandigheid èn één heel zuiver 
verbod. Ik denk dat we daar stuiten op zo ongeveer de diepste 
structuur die God aan mensenleven geeft. Precies in de 
combinatie van vrijheid, zelfstandigheid, verantwoordelijkheid 
en een verbod. Andere kanten aan die combinatie van vrijheid 
en geboden komen later nog wel. [sheet 2] Eerst deze. Je kan 
die diepe structuur samenvatten in een beeldspraak: God wil 
dat mensen leven als een vis in het water en niet als een vis uit 
het water. 
We lazen het begin van een heel basaal verhaal over hoe het 
gaat met de levende God en mensen. [sheet 3] Het loopt door 
tot en met Genesis 4. Het is een typerend verhaal. Dat staat er 
boven: dit is hoe het verder ging met hemel en aarde, met de 
woonplaats van God en die van de mens. Maar je merkt het 
ook aan de namen: Adaam = mensheid, man, vrouw, leven. De 
inleiding van het verhaal, waarin het decor gemaakt wordt en 
de hoofdrolspelers geïntroduceerd worden, wordt dan ook 
afgesloten met een hele algemene: daarom gaat het nog 
steeds zo met man en vrouw. 
De levende God tekent zichzelf er typerend in als de God die 
mensen zo maakt dat ze zich als een vis in het water kunnen 
voelen. Mensen worden gevormd uit vruchtbare 
landbouwgrond, zodat ze zich nergens beter thuis zullen voelen 
dan als boer met hun handen in de klei. God zelf kust hen 
wakker met zijn levensadem. Ze kunnen aan het werk: de 
aarde tot bloei brengen, het land bewerken, er samen iets 
moois van maken. In een paar woorden het diepe geluk van de 
boerensamenleving in oud-Israël, tot wie God hier in de eerste 
plaats spreekt: je bent gemaakt om gelukkig te zijn op je land, 
het mooi te maken, te bewerken, te laten bloeien, dus als je je 
daar als een vis in het water voelt, dat klopt. 
Sterker nog, het verhaal gaat hier een laag verder. God laat zijn 
mensen niet maar ergens op de aardbol aan hun lot over: zo 



jongens, gaan jullie er maar iets moois van maken. Hij zegt ook 
niet: kom op, verdien de kost maar, bouw je eigen bestaan 
maar op, ontgin de woeste aarde, knok je er maar in. Nee, God 
de Heer neemt de mensen op in zijn eigen woonplaats op 
aarde. [sheet 4] Hij wil dat ze bij hem wonen in zijn tuin in Eden. 
Wij zijn dat misschien vergeten, dat het paradijs geen speeltuin 
voor de mensen was, maar ‘de tuin van God’, de woonplaats 
van God zelf. Jesaja en Ezechiël wisten het nog en schreven 
het voor ons op in de bijbel. Alleen zo passen al die vreemde 
dingen hier ook allemaal bij elkaar: die levensboom en die 
andere boom, die vreemde rivier en straks die cherub, dat 
vreemde mengwezen die de tuin gaat bewaken. De mensen 
hoeven geen wildernis te ontginnen, maar mogen hun hart 
ophalen aan het bewerken en bewaken van Gods tuin. 
Ze worden er helemaal bij ingeschakeld ook, zelfs bij hun eigen 
schepping. God de Heer gaat een helper maken die bij de 
mens past. Allerlei dieren worden gemaakt en de mens moet 
hen namen geven, typeren, op waarde schatten, plaatsen dus. 
Dat lukt, maar een helper voor de mens wordt niet gevonden. 
Met een creatieve ingreep maakt God dan de vrouw uit de man. 
Hij is pas tevreden als de mens tevreden is: dit is nu eindelijk… 
Nu is de mens voltooid. Samen, als man en vrouw, in staat zelf 
verantwoordelijkheid te dragen en Gods goede taak uit te 
voeren. God de Heer houdt zijn mensen niet klein, hij zet hun 
leven juist in bloei. 
En nog iets is er dat op kan vallen. Die bomen. Er zijn er twee. 
De levensboom en die andere waar ik straks op terug kom. Ons 
valt het vooral op dat verboden wordt van die andere boom te 
eten. Als je wat rondleest in de verhalen van de volken rondom 
Israël begint iets anders op te vallen. Die levensboom was 
bekend spul. Die stond overal en nergens in de woonplaats van 
de goden. Daar kregen ze hun eeuwige jeugd van. En dat 
eeuwige leven hielden ze vooral voor zich. Juist de levensboom 
was overal verboden voor mensen, alleen voor goden. Een 
beetje god deelt zijn leven niet met mensen. De God van de 
bijbel dus wel. Hij neemt mensen niet maar bij zich in huis, hij 
verbiedt ook zijn levensboom niet. Hij is een gunnende God, 
goed en sociaal. 



Laat even bijna het hele plaatje op je inwerken en je ziet: dit is 
echt geen God die mensen klein houdt, integendeel. Uit 
landbouwgrond geschapen mogen ze boer zijn bij God zelf, 
eten in meer dan overvloed, samen, alle ruimte voor geluk. En 
ook geen God met grote reglementen en procedure-boeken van 
doe dit en laat dat. Jullie gaan die tuin hier bewerken en 
bewaken. Dat is het. In het hele stuk valt één verbod, daar kom 
ik zo op terug. Maar er staat nergens een gebod, een opdracht. 
Wat de mensen zouden gaan doen mochten ze helemaal zelf 
uitmaken, zelf ontdekken, zelf uitproberen. Dit is je leven, dit is 
je taak, die vertrouw ik je toe, dat is typerend voor God de Heer. 
Hij vertrouwt mensen hun leven toe, werkelijk. Ze zijn toch 
levende wezens geworden door zijn levensadem? Dan kan je 
wat. Zij zijn verantwoordelijk en God geeft hen die 
verantwoordelijkheid echt, vertrouwt hen. Vervolgens blijkt God 
verderop ook maar gewoon weg gegaan te zijn. Passen jullie 
op het huis? ik ben even een blok om. Leven als een vis in het 
water dus. Geen wonder dat deze God later steeds weer de 
God blijkt te zijn die mensen bevrijdt en hen wéér laat leven als 
vis in het water. 
Probleem is hoogstens dat mensen blijken te willen leven als 
een vis uit het water. En het vervelende daarvan is dat je daar 
dood aan gaat. Daarom is het ook zo vreemd dat mensen dat 
toch willen. God de Heer is daar heel helder over. [sheet 5] De 
twee bomen in het midden van de tuin zijn duidelijk 
‘godenbomen’. Daarom staan ze ook in het midden van de 
woonplaats van God. De levensboom deelt God met zijn 
mensen, maar de boom van kennis van goed en kwaad 
verbiedt hij hen. Dat is de boom van ‘uitmaken wat goed en 
kwaad is’ en goed is dan wat echt past bij wie je bent, goed zet 
je leven in bloei, kwaad zorgt ervoor dat je verdort en dood 
gaat. Goed is als een vis in het water, kwaad is als een vis uit 
het water. Dat weten te bepalen, dat uitmaken, dat houdt de 
Schepper voor zich. Mensen gaan er hartstikke dood aan. Dat 
kunnen we gewoon niet aan. Je grenzen moet je leren kennen, 
wat bij je past, wat goed voor je is moet je aangereikt krijgen, je 
kunt het allemaal niet zelf bepalen. Waar het nu om gaat is dat 
God de mensen dus eenvoudig verbiedt te eten van die boom. 



Die was voor hem. Afblijven, bomen genoeg, deze ga je dood 
aan. 
Daar moet je geen minderwaardige ideeën als een proefgebod 
bij verzinnen, het ene verbod hier is een zuiver verbod. Als jij je 
kind verbiedt om van het bleekwater te drinken is dat toch ook 
geen proef om te kijken of het wel gehoorzaamt? Je wilt 
gewoon dat er geen ongelukken gebeuren. Dat is wat ik hier 
over God lees. Hij wil gewoon dat er geen ongelukken 
gebeuren en verbiedt de mensen dus wat ze niet aankunnen, 
waar ze zeker dood aan gaan, namelijk doen alsof ze de 
Schepper zijn en zelf uitmaken wat goed en kwaad is. En hij 
vertrouwt hen dat verbod dus toe ook. Hij hangt geen camera’s 
bij die boom, schakelt die cherub niet al hier in om een 
wachtronde om die verboden boom te lopen. Waarom ook? Zat 
te doen, alle ruimte om je te ontplooien, geluk samen, eten in 
overvloed. Kortom, alle ruimte om als een vis in het water rond 
te zwemmen, met één verbod: niet het water uit. 
Laat ik er maar even een streep onder zetten hier. Want wat we 
tot nu toe zien hier is uitgesproken typerend voor de God van 
de bijbel. Dit is wat je telkens en telkens weer tegen komt in de 
bijbel als zo ongeveer de diepste structuur van mensenleven 
voor God. [sheet 6] Hij geeft mensen een taak, een plek, eigen 
verantwoordelijkheden, en een enorme hoeveelheid ruimte om 
die allemaal zelf in te vullen, open en creatief. Als hij al 
verboden geeft — juist verboden — gaat het precies om waar 
het hier ook al om gaat: doe dit nu niet, want daar ga je dood 
aan, dit is echt slecht voor je, dit worden ongelukken. Straks 
lezen we de beroemde of beruchte tien geboden. Die passen 
hier helemaal bij. Het zijn eigenlijk allemaal verboden en ze 
verbieden wat slecht voor mensen is, waar ze kapot aan gaan, 
achter elkaar. Maar wat mensen wel te doen hebben staat er 
even vrolijk niet in. De binnenkant komt neer op: houd van God 
en van de mens naast je en doe hen wat jij wilt dat ze jou zullen 
doen. Wat dat concreet betekent? Wat je dan zelf moet gaan 
doen? Nou, je bent toch zeker slim genoeg? Dat mag je fijn zelf 
uitzoeken met elkaar. God heeft het niet ingewikkeld gemaakt, 
met dikke wetboeken, procedure-lijsten en zo. Hij zet mensen in 
de ruimte van zijn schepping en vertrouwt hun nog steeds hun 



leven toe. Je weet toch wat goed is? Nou, doe dat dan. 
Bijvoorbeeld: God schrijft je echt niet voor hoe je je brood moet 
verdienen, wat je allemaal moet studeren en hoe je dat aan 
moet pakken allemaal. Hij neemt je niet bij het handje en laat 
zich niet degraderen tot een veredelde tom-tom die je links-
rechts wijst in je leven. Hij zegt op dit onderwerp alleen dingen 
als: niet stelen, niet je zinnen zetten op wat een ander heeft, dat 
zijn dingen waar je je leven en dat van anderen mee verpest en 
kapot maakt, en hij laat het verder bij algemeenheden als dat je 
zelf je brood moet verdienen en niet met de armen over elkaar 
moet gaan zitten omdat het hier toch allemaal niks is. Laten we 
zeggen: God geeft wat belijning op de weg van je leven, maar 
rijden mag je echt zelf doen, op jouw manier ook nog. 
Het is trouwens niet alleen typerend voor God de Heer. Dit is 
een diep verhaal, dat over veel meer gaat dan de eenvoudige 
vraag hoe het begonnen is. Denk nog maar eens een rondje 
extra na voor jezelf over die structuur van ruimte en grenzen. 
Wij doen vaak alsof grenzen overgaan alleen maar een fijne 
nieuwe uitdaging is. Maar bij die grenzen van goed en kwaad, 
van passend bij jou of jouw leven onderuit halend, is het andere 
koek. Er is ook een zin waarin juist de combinatie van 
levensruimte en grenzen mensenleven pas mogelijk maakt. Dat 
begint al heel eenvoudig: als je alles wilt worden word je zeker 
niets. Denken dat jij natuurlijk ook moet kunnen wat die ander 
kan betekent mislukken of burn out raken als jij nu net een 
ander mens bent. Dit jaar alles opmaken, inclusief je 
pootaardappelen, betekent dat je volgend jaar niets hebt. 
Misschien moet je wel kiezen tussen je verkering en die reis die 
je nog wilde maken. Zo leeft het van de grenzen die er gewoon 
zijn. Daarbinnen leef je, met jouw gaven en mogelijkheden, met 
jouw relaties. Ga over die grenzen heen en je gaat dood of er 
gaat iets anders kapot in je leven. Als mensen onbegrensd 
willen leven vervliegt hun bestaan. Maar die grenzen die bij jou 
horen erkennen, maakt je leven niet klein. Het geeft je juist je 
eigen ruimte. 
In ieder geval zal Gods insteek altijd weer die zijn die we hier 
vinden op zo ongeveer de eerste bladzijde van de bijbel. Hij 
vertrouwt je je leven toe en daagt je positief uit er zelf iets van 



te maken. Mogelijkheden genoeg en zijn nog altijd eindeloos 
veel bomen om van te eten. God wil dat we groeien, niet dat we 
klein blijven. Hij wil dat we vrij zijn, daar heeft hij ons voor 
gemaakt, als een vis in het water. Als hij verboden geeft is dat 
om ons in het water te houden. Probeer het maar uit als je hier 
in de kerk of elders in Gods naam iets langs hoort komen van: 
‘doe dit vooral niet’. Wat is dat voor verbod? Houdt het mensen 
klein, of houdt het mensen als een vis in het water? Is dat nog 
weer eens een keer iets wat je natuurlijk ook niet mag, of 
markeert het zo’n grens: doe dit nu niet, daar ga je aan kapot. 
Geeft het de ruimte aan waar je leven in kan bloeien of snoeit 
het de plant van je leven af tot een stompje van niks? God 
verbiedt niet zoveel. Hij is de God die mogelijkheden geeft. Hij 
verbiedt alleen wat slecht voor je is. Omdat hij wil dat het goed 
met je gaat. Hij wil dat mensen leven als een vis in het water en 
niet als een vis uit het water. Nu wij nog. Amen. 


