Ds. Arjan van Groos (1962 - 2014)
Tekst: Klaagliederen 3, 39
Ochtenddienst

H. Avondmaal

Broeders en zusters,

Votum

Zegengroet

Zingen: Psalm 36 : 2en 3

Lezing van de wet

Zingen: Psalm 139 : 2en 11

Gebed voor vergeving van de zonden en vernieuwing door de Heilige Geest
Schriftlezing: Klaagliederen 3 : 1- 39

Tekst: Klaagliederen 3 : 39

Woordbediening

Zingen: Lied488b:1,4en5

. Dankzegging en voorbede

© 0 N o O bk~ w DN PE

S S
A S

Klaarmaken tafel: Gezang 358 : 1 en 2
Tijdens viering : Lied 358 : 3 -6 ; Gezang 90 ; Gezang 140
Slotzang: Psalm 138 : 1 - 3

=
> w




Geliefde gemeente van onze Here Jezus Christus, broeders en zusters, groot en
klein,

In de afgelopen weken heb ik twee preken mogen houden over het lijden waar ieder
mens van tijd tot tijd mee te maken krijgt. De één krijgt veel te dragen. Een ander veel
minder. De één lijdt korte tijd en er zijn ook mensen die hun hele leven lang lijden te
dragen krijgen. In deze tijd waarin het met de economie minder gaat, hebben meer men-
sen te maken met ontslag. Hebben meer mensen te maken met een vermindering van het
inkomen. En wie zal niet begrijpen dat dat alles behalve plezierig is. We hoeven dat niet
te bagatelliseren. Zeker als je door werkeloosheid mogelijk niet meer je hypotheek kunt
betalen en je mogelijk je huis zult moeten verkopen.

Toch broeders en zusters, jongens en meisjes, weegt een dergelijk lijden niet op tegen
het lijden waar we in de Klaagliederen mee te maken hebben. Want wat er in de Klaag-
liederen wordt getekend is afschuwelijk. 1k wil twee passages uit hoofdstuk 2 aanhalen
om u de vreselijke toestand in Jeruzalem te schetsen. In hoofdstuk 2 is de stad Jeruza-
lem aan het woord en klaagt daar over al de verschrikkingen die in haar voorkomen.
Eerst vers 11 en verder: “Mijn ogen zijn door tranen verteerd, mijn ingewanden staan in
brand, mijn maag keert zich om — vanwege de wonden van mijn volk, omdat kin en zui-
geling versmachten op de pleinen van de stad. Ze blijven hun moeders vragen: ‘Is er
geen brood en wijn?’, versmachtend op de pleinen van de stad, als gewonden op het
slachtveld; in de armen van hun moeders stroomt het leven uit hen weg.” Kinderen en
peuters worden hier getekend als soldaten die stervend zijn op het slagveld. Ze sterven
omdat er geen eten is. En ze begrijpen het niet en ze vragen aan hun moeders of er dan
geen brood en wijn is. Een hartverscheurend tafereel dat het zo verschrikkelijk verdrie-
tig maken dat zijn tranen erdoor verteerd worden en zijn ingewanden erdoor in brand
staan. In vers 20 spreekt de dichter zijn wanhoop en onbegrip tegenover de Here uit.
“Here, zie mij, merk toch op wie u dit aandoet. Moeten vrouwen de kinderen eten die ze
zelf gebaard hebben? Moeten priester en profeet worden gedood in het heiligdom van
de Heer? Op straat liggen de lijken van mannen, jong en oud, mijn meisjes en mijn jon-
gemannen zijn gevallen door het zwaard; u doodt hen op de dag van uw toorn, meedo-
genloos slacht u hen af.”

Wie kan deze dingen lezen zonder te huiveren? Wie voelt geen afgrijzen als hij probeert

zich een voorstelling te maken van wat zich in Jeruzalem afspeelt? Die kinderen die



huilen en sterven. Die moeders die hun kinderen niets te bieden hebben en moeten aan-
zien hoe hun uitgemergelde kinderen in hun armen sterven. Die jonge mensen in de
bloei van hun leven die als levenloze lijken midden op straat liggen. Afschuwelijk.

In hoofdstuk 3 is de ‘ik-persoon’ niet meer de stad Jeruzalem zoals in hoofdstuk 2, maar
een onbekende persoon. Ook hij schreeuwt en roept om hulp tot God. Zijn nood is
groot. Hij voelt zich het doelwit van Gods toorn. Hij heeft het gevoel dat God zijn bot-
ten breekt en hem verdrukt. Hij kent geen vrede en wat geluk is weet hij niet meer. Zo
groot is de nood waar God hem in gebracht heeft.

Maar toch zoekt hij in zijn nood zijn toevlucht tot God. Of misschien moeten we zeg-
gen: doet de Heilige Geest hem zijn toevlucht zoeken bij de Here. Hij is alles kwijt ge-
raakt, maar heeft, volgens zijn eigen woorden, nog één bezit: de HERE (vers 24). En
wat misschien wel het meest bijzondere is in dit hoofdstuk is dat de dichter toch niet
vervuld is van zelfbeklag. Hij duidt zijn lijden met diep inzicht en blijft op de Here in
zijn liefde vertrouwen. Hij weet dat de Here geen plezier heeft om zijn kinderen in ver-
driet te storten. God doet deze dingen met tegenzin. Hij doet ook niet of de Here het
lijden niet ziet. Hij weet dat God precies weet wat er op aarde gebeurt. God deelt het
goede toe en God deelt de nood en de pijn toe.

En wat is het grote gevaar als God moeite, pijn en verdrukking geeft? Dat we klagen.
Dat we onszelf beklagen. Dat we ons gaan afvragen waar we dit allemaal aan verdiend
hebben? Laatst zag ik op televisie mensen uit de Verenigde Staten die door werkeloos-
heid hun huis en dergelijke waren kwijt geraakt. En niet omdat ze allerlei domme din-
gen met hun geld hadden gedaan. Maar ze waren wel bijna alles kwijt en ze vroegen
zich af hoe het mogelijk was dat hun al deze dingen zijn overkomen. Want ze hadden
hun zaken altijd keurig geregeld. En natuurlijk is dat bitter en pijnlijk. Maar er zit ook
de gedachte achter dat je dat niet verdient als je netjes hebt geleefd en de adviezen van
deskundigen hebt gevolgd.

Maar onze tekst laat zien dat ze wel een heel belangrijk aspect vergeten. De dichter
brengt het hele probleem op een totaal nieuw nivo door de vraag te stellen, wat voor
reden een mens eigenlijk heeft om te klagen tijdens zijn leven. Hij trekt ons in een ande-
re werkelijkheid. Klagen is voor slachtoffers. Voor mensen die niets fout hebben gedaan
en toch moeten lijden. Maar de dichter laat zien dat we zo niet over onszelf moeten

denken. Dat dat niet de werkelijkheid is waar we in leven. Want het is niet waar dar we



slachtoffers zijn die allerlei onverdiende ellende te dragen krijgen. Wij zijn geen on-
schuldige mensen. Wie van ons kan zeggen dat hij zijn naasten werkelijk liefheeft als
zichzelf.? Wie van ons durft zelfs te zeggen dat hij zijn vrouw of haar man liefheeft als
zichzelf? Wie van ons kan zeggen dat hij de Here liefheeft met heel zijn hart, heel zijn
verstand en al zijn krachten? Wij schieten ernstig tekort in liefde tegenover God en onze
naasten. Wij geven ze niet waar ze recht op hebben. We onthouden ze goede dingen
waar ze recht op hebben. En we doen daar bovenop ook nog dingen waarmee we God
en onze naaste kwetsen. Hoezo zijn we slachtoffers? Wij zijn daders! En dat zegt de
dichter ook: laat de mens klagen over zijn zonden!

We zijn maar geen onschuldige slachtoffers als we met moeite en lijden te maken krij-
gen. We zijn daders. Al mag niemand nu de conclusie trekken dat als iemand meer te
lijden krijgt, hij ook wel meer zonden gedaan zal hebben. Dat heeft de Here Jezus in
Lucas 13 : 1 — 5 heel duidelijk bestreden. Maar waar het om gaat is dat we beseffen dat
we allemaal zondaars zijn. We doen elke dag dingen die God niet wil. En we vinden het
wel gewoon dat we er ongestraft vanaf komen. Als we daar al over nadenken. En anders
heeft de Here Jezus toch de straf voor ons gedragen. Dus verdienen we geen straf. Ik
vrees dat we in onze oppervlakkigheid heel gemakkelijk met onze zonden omgaan. En
dan vinden we het gewoon dat het ons goed gaat en als het ons tegen zit, komen we zo
maar tot zelfbeklag.

Maar de dichter van ons tekstvers leert ons totaal anders naar ons leven te kijken. Als
we ergens over moeten klagen dan zijn het niet de omstandigheden, maar dan moeten
we klagen over de zonden die we telkens weer doen. Zonden waarmee we de toorn van
God opwekken. Zonden waarmee we onze naasten verdriet doen en kwetsen. We zou-
den eigenlijk elke morgen als we wakker worden, weer verbaasd moeten zijn dat de
Here ons nog het leven geeft. Dat Hij ons niet verteerd en weggedaan heeft. Want we
verdienen het niet dat we leven. Als God een rechtvaardig God is, dan moeten we ons
om te beginnen verbazen dat God ons niet de straf geeft die wij verdienen. Als God een
rechtvaardig God is dan moeten we ons verbazen dat er nog steeds een mensheid op
deze aarde is. Als God een rechtvaardig God is, dan moeten we ons afvragen hoe het
dan mogelijk is dat wij het zo goed hebben. Dat wij hier in vrijheid mogen leven. Dat
we vanmorgen weer kleding hadden om aan te trekken. Dat we weer te eten hadden en

te drinken. Dat we vervoer hebben om naar de kerk te gaan. Dat we de gezondheid heb-



ben om hier te zitten. En zo zou ik nog uren door kunnen gaan. Want wat zijn we geze-
gende mensen! Als we werkelijk tot ons laten doordringen hoeveel verdriet en moeite
wij anderen in de loop van ons leven al hebben aangedaan.

En als we dan denken aan het land waar we in wonen. Een land waar God steeds vaker
bespottelijk wordt gemaakt. Waar steeds minder mensen nog boodschap hebben aan
zijn Woord, dan is het een wonder van geduld en genade dat wij hier niet in soortgelijke
ellende zitten als de dichter van Klaagliederen in zijn tijd. Waar verdienen we deze ge-
nade van God aan en waar verdienen we dit geduld van God aan?

We genieten onverdiende genade. En die genade wordt groter als we bedenken dat God,
maar dat God ons in Christus zelfs tot zijn kinderen heeft aangenomen. Als we beden-
ken dat de Here ons in Jezus Christus een blijvende plaats in zijn Koninkrijk geeft. Als
we bedenken dat dat God ons in zijn hart heeft gesloten. Als we bedenken dat God zijn
eigen Zoon voor ons heeft overgegeven in de dood, om ons arme zondaars van onze
zonden te kunnen verlossen en om ons als rechtvaardige mensen een plaats te geven aan
de tafel van zijn Zoon.

En van dat onvoorstelbare wonder getuigt de Avondmaalstafel in ons midden. Ja, dat is
wat we vandaag hier weer vieren in brood en wijn. Dat God ons wil ontvangen en met
ons verder wil. Dat God in ons wil wonen en wil dat wij in Hem wonen. Dat God voor-
bij ziet aan onze zonden, omdat Hij zijn eigen Zoon in onze plaats ervoor gestraft heeft.
Het leven kan soms moeilijk zijn, heel zwaar zijn. Maar wie zijn zonden serieus neemt,
zoals God ze serieus neemt, die kan tegelijk alleen maar verwonderd zijn over zoveel
genade. Die kan alleen maar God loven en prijzen om zijn genade, liefde en trouw.

Amen



	Amen

